Traduzione di Pantaleo Carabellese Immanuel Kant

Nella «Piccola Biblioteca Filosofica»
Prima edizione a cura di Pantaleo Carabellese 1925

Nella «Piccola Biblioteca Filosofica Laterza»
Edizione riveduta da Rosario Assunto 1967

Nella «Universale Laterza»

con una nuova Introduzione di Rosario Assunto 1979 : PROLEGOMENI

Nella «Biblioteca Universale Laterza»

Prima cdizione 1982 AD OGNI FUTURA METAFISICA
e e | CHE SI PRESENTERA COME SCIENZA

E vietata la riproduzione, anche parziale, con qualsiasi mezzo effettuata, com-

presa la fotocopia, anche ad uso interno o didattico. - -
Per la legge italiana la fotocopia & lecita solo per uso petsonale purché non dan-

neggi Pautore. Quindi ogni fotocopia che eviti 'acquisto di un libro & illecita e

minaccia la sopravvivenza di un modo di trasmettere la scienza.

Chi fotocopia un libro, chi mette a disposizione i mezzi per fotocopiare, chi

comunque favorisce questa pratica commette un furto e opera ai danni della

cultura.

Proprieta letteraria riservata
Gius. Laterza & Figli Spa, Roma-Bari Editori Laterza 1995



PREFAZIONE

Questi prolegomeni non sono fatti ad uso di scolari,
ma di futuri maestri; ed anche per questi ultimi non
devono servire affatto ad inquadrare l’esposizione di una
scienza gia esistente, ma proprio a farla trovare.

Vi sono dei dotti che hanno come propria filosofia la
storia della filosofia (sia antica che moderna); non sono
scritti per loro i presenti Prolegomeni. Essi devono atten-
dere che coloro che si studiano di attingere alle fonti
stesse della ragione, abbian conclusa ’opera loro; allora
tocchera ad essi di dare al mondo notizia dell’accaduto.
Non potrebbe se no ‘dirsi cosa_alcuna, che, secondo la
opinione di costoro, non fosse gid stata detta un’altra
volta; e questo pud realmente aver anche valore di infal-
libile profezia per tutto il futuro: difatti, dal momento
che lintelletto umano da tanti secoli in qua ha fanta-
sticato in modi diversi su oggetti innumerevoli, non &
difficile che per ogni novitd si trovi qualcosa di vecchio,
che abbia con essa una qualche somiglianza.

Mio proposito ¢ persuadere tutti coloro che credono
valga la pena di occuparsi di metaﬁ51ca, che & assoluta-
mente necessario sospendere provvisoriamente il loro la-
voro e considerare come non avvenuto tutto cid che finora
si & fatto in metafisica, per porre innanzi tutto la qui-
stione: « se qualcosa come la metafisica sia, in generale,
anche soltanto possibile ».

Se la metafisica & una scienza, come va che essa- non
pud ottenere, come le altre scienze, un umversale e dure-
vole consentimento? Se non lo &, come mai essa continua

3



a grandeggiare sotto le sembianze di scienza e tiene a
bada l'intelletto umano con speranze non mai spegnen-
tisi, ma neppur mai soddisfatte? Sia adunque che si dimo-
stri il suo sapere, o il suo non-sapere, devesi una buona
volta stabilir qualcosa di sicuro sulla natura di questa
pretesa scienza; giacché & impossibile rimanere pil a lungo
in questa posizione di fronte a lei. Sembra quasi ridicolo
che, mentre ogni altra scienza progredisce incessantemente,
ci si aggiri sempre sullo stesso punto, senza andare avanti
di un passo, proprio in questa, che pur vuol essere la
saggezza stessa, il cui oracolo ogni uomo interroga. Anche
i suoi seguaci si son di molto diradati, e non si vede che
quelli che si sentono abbastanza forti per risplendere in
altre scienze vogliano arrischiare la loro fama in questa,
dove ognuno, per quanto ignorante in tutte le altre cose,
si arroga di pronunziare un giudizio definitivo, giac-
ché in questo campo, infatti, non v’¢ ancora misura né
peso sicuro per distinguere la profonditd dalla chiacchie-
rata superficiale.

Non & perd cosa tanto strana, che dopo un lungo affa-
ticarsi intorno ad una scienza, quando del cammino gia
fatto in essa si pensano meraviglie, qualcuno si lasci
venire in mente di domandare se e come in generale una
tale scienza sia possibile. Giacché la ragione umana &
cosl portata alla costruzione, che pili volte la gia costruita
torre ha dipoi nuovamente abbattuta, per vedere di qual
natura mai ne fosser fatte le fondamenta. Non & mai
troppo tardi per diventare ragionevoli e saggi; ma, se
Paccorgimento arriva tardi, divien sempre piu difficile
portatlo in atto.

Domandare se una scienza sia possibile presuppone
metterne in dubbio la realtd. Un tal dubbio perd offende
chiunque per avventura abbia intero suo tesoro fatto di
tali presunti gioielli; e perd chi tal dubbio si lascia sfug-
gire, convien pure che si prepari a resistere da tutti i
lati. Alcuni, col loro compendio di metafisica tra le mani,
getteranno verso di lui con dispregio lo sguardo, nella
superba coscienza del loro possesso antico e percid rite-
nuto legittimo; altri che non vedono mai cosa se non

4

della stessa natura di cid che essi qualch’altra volta han
di gia visto, non lo comprenderanno; e per qualche tempo
tutto resterd cosi come se non fosse accaduto proprio
nulla, che desse da temere o sperare un prossimo muta-
mento.

Tuttavia io ardisco predire che chi leggera con indi-
pendenza di giudizio questi Prolegomeni, non solo dubi-
tera della propria scienza passata, ma sard anche per
P’appresso del tutto persuaso- che un tal sapere non pud
darsi, se non si adempiono le condizioni qui espresse,
sulle quali si fonda la possibilitd di esso; e che, non
essendosi cid ancor mai avverato, non esiste ancora affatto
una metafisica. Tuttavia, non potendo neppure andar mai
perduta D’esigenza metafisica !, giacché le & intimamente
connesso l’interesse della universale ragione umana, egli
ammetterd che una completa riforma o piuttosto una rina-
scita di essa secondo un piano finora del tutto scono-
sciuto sia inevitabilmente prossima, per quanto si. voglia
ora resistervi per un certo tempo.

Dopo i tentativi di Locke e di Leibniz, o piuttosto
sin dalla nascita della metafisica, fin dove ne risale la
storia, non & accaduto fatto, che, -rignardo al destino di
questa scienza, sarebbe potuto divenire pit decisivo del-
Pattacco mossole da David Hume. Egli non portd luce
alcuna in questo campo di conoscenza, ma sprizzd tal
scintilla, con cui ben si sarebbe potuto accender lume,
se egli avesse con essa colpita un’esca suscettibile, il cui
ardore fosse stato con sollecitudine alimentato e sv1luppato.

Hume parti principalmente da un unico ma impor-
tante concetto della metafisica, cioé quello della connes-
sione di causa ed effetto (e quindi anche dai concetti, da
esso conseguenti, della forza, dell’azione, ecc.) ed invitd
la ragione, che in metafisica asserisce di aver generato
quel concetto nel suo seno, a rendergli conto con qual
diritto essa pensa che qualche cosa possa essere cosi

1 Rusticus exspectat, dum defluat amnis, at ille
Labitur et labetur in omne volubilis aevum...
(Horatrus, Epist. I, 2, 42).




costituita, che, se essa & posta, percid anche qualch’altra
cosa debba necessariamente esser posta; giacché cid dice
il concetto di causa. Egli provd irrefutabilmente che &
del tutto impossibile alla ragione di pensare a priori, e
traendolo da concetti, un tal collegamento; poiché que-
sto implica una necessita, laddove non si pud affatto
vedere come, sol perché qualcosa &, qualcos’altro debba
anche essere in modo necessario, e come percid il concetto
di una tale connessione possa porsi @ priori. Da cid egli
concluse che la ragione s’inganna totalmente riguardo a
questo concetto; che a torto essa lo ritiene una propria
creatura, mentre esso non & altro che un figlio bastardo
della immaginazione, che, ingravidata dalla esperienza, ha
sottoposto alcune rappresentazioni alla legge della asso-
ciazione, e una necessitd soggettiva che cosi ne nasce,
cioé¢ una abitudine, la gabella poi come necessitd ogget-
tiva proveniente dalla intelligenza. Di qui egli concluse
che la ragione non ha alcun potere di pensare tali con-
nessioni anche soltanto in generale, poiché i suoi concetti
sarebbero in tal caso pure finzioni, e tutte le sue pretese
conoscenze @ priori nient’altro che comuni esperienze con
una falsa marca, il che vuol dire che non v’ha alcuna
metafisica e che non pud esservene .

Per quanto sconsiderata e inesatta fosse la sua illa-
zione, pure era essa per lo meno fondata su una ricerca
tale, che ben meritava che i buoni ingegni del suo tempo
si fossero uniti a risolvere, se possibile, piu felicemente
la quistione quale egli I’avea proposta: dal che allora

! Tuttavia Hume chiamd anche metafisica proprio questa filo-
sofia demolitrice, e le attribul un alto valore. « Metafisica e
morale », egli dice (Ricerche, Sez. IV) «sono i rami piu impor-
tanti della scienza; matematica e scienze naturali non valgono
neppure per la metd». Ma questo perspicace uomo guardd qui
soltanto alla utilitd negativa, che la moderazione delle esagerate
pretese della ragione speculativa apporterebbe col fare del tutto
cessare quelle dispute, che turbano il genere umano senza aver
mai fine e senza dar mai tregua; ma egli percid perdette di
vista il danno positivo che deriva dal togliere alla ragione le
pit importanti vedute, seguendo le quali soltanto essa pud asse-
gnare alla volontd lo scopo supremo di tutti i suoi sforzi.

6

sarebbe necessariamente nata subito una completa riforma
della scienza.

Ma la sfortunata sorte che ha sempre fin qui accom-
pagnata la metafisica, volle che egli non fosse inteso da
alcuno. Non si pud, senza provare una certa pena, guat-
dare come i suoi avversari, Reid, Oswald, Beattie e in
ultimo anche Priestley ! fallirono del tutto il punto della
sua quistione: dando per concesso cid che egli appunto
poneva in dubbio, e dimostrando al contrario con vee-
menza e spesso con molta arroganza proprio cid che a
lui non era mai venuto in mente di porre in dubbio,
essi non intesero il segnale della riforma ch’egli avea
dato, cosicché tutto rimase nell’antica condizione, come
se nulla fosse avvenuto. La quistione non era se il
concetto di causa sia legittimo, adoperabile e indispen-
sabile riguardo ad ogni conoscenza della natura, ché Hume
non avea mai posto in dubbio questo; ma se esso sia
pensato a4 priori dalla ragione, e in tal modo abbia una
verita intrinseca indipendente da ogni esperienza, e percid
una applicabilita molto pil estesa, non limitata agli oggetti
della esperienza; a questo, Hume aspettava una risposta.
Qui si trattava soltanto dell’origine di questo concetto,
non della indispensabilitd di esso nell’uso; scopertane
Porigine, le condizioni del suo uso e ’ambito della sua
validita ne sarebbero risultati senz’altro.

Ma gli avversari dell’insigne uomo, per rispondere
sufficientemente alla quistione, avrebbeto dovuto pene-
trare molto addentro nella natura della ragione, in quanto
¢ puro pensiero, il che per loro era scomodo. Essi tro-
varono percid un mezzo pit comodo: disdegnare l’esame,

1 [Tommaso Reid (1710-1796) fondatore della scuola scozzese
e i suoi seguaci Giacomo Oswald (1703-1793) e Giacomo Beattie
(1735-1803) cercarono di salvare la conoscenza umana dalla critica
demolitrice e dal conseguente scetticismo di Hume, appellandosi
al senso comune in difesa di quella connessione causale, di cui
Hume non vedeva possibilitd di giustificazione né razionale né
empirica.

11 fisico inglese Giuseppe Priestley (1733-1804), pur combat-
tendo la filosofia scozzese, si mostrava anche avverso alla dottrina

di Hume. (C.)]




ciot appellarsi 4l senso comune. E infatti un gran dono
del cielo possedere un intelletto diritto (cioé semplice e
schietto, come si & recentemente detto il buon senso). Ma
lo si deve dimostrare con i fatti, con cid che di meditato
e ragionevole si pensa e si dice; e non con lo invocatlo
come un oracolo, quando a propria giustificazione non
si sa addurre nulla di buono. Appellarci al senso comune
solo quando fan difetto intelligenza e scienza, e non pri-
ma, ¢ una delle sottili trovate dei nostri tempi, per la
quale il piti stupido cianciatore pud con fiducia misurarsi
col pit profondo ingegno, e resistergli. Ma fintantoché
rimane ancora un po’ di pensiero, ci si guarderd bene
dal ricorrere a questo esttemo ripiego. Messo in piena
luce, quest’appello non & altro che un ricorrere al giudizio
della folla: plauso, di cui il filosofo arrossisce, mentre lo
sputasenno ne trionfa ed inorgoglisce. Io perd dovevo
pure ritenere che Hume avrebbe potuto affacciar pretesa
al buon senso tanto quanto Beattie, e, oltreché ad esso,
anche a qualcos’altro che certo quest’ultimo non posse-
deva, cioé ad una ragion critica, che tiene nei limiti il
senso comune, affinché esso non s’inoltri in speculazioni,
ovvero, quando soltanto di queste si tratta, non domandi
di decider lui, giacché esso non sa giustificar se stesso
nei suoi principi; allora soltanto esso restera veramente
buon senso. Scalpello e maglio possono ben servire a
lavorare un pezzo di legno, ma per lincisione si deve
far uso del bulino. Cosi entrambi, sia il buon senso (gesun-
der Verstand) che quello speculativo, sono adoperabili,
ma ciascuno nel suo campo: quello, quando si tratta di
giudizi che trovano la loro immediata applicazione nella
esperienza; questo, quando si deve giudicare in generale,
partendo da puri concetti: p. es., nella metafisica, dove
quello che da sé si definisce (ma sovente per antifrasin)
buon senso non ha affatto giudizio.

Lo confesso francamente: ’avvertimento di David
Hume fu proprio quello che, molti anni or sono, primo
mi sveglid dal sonno dommatico e dette un tutt’altro
indirizzo alle mie ricerche nel campo della filosofia spe-
culativa. Mi tenni ben lontano dal seguirlo nelle conse-

8

guenze, che provenivano solo dal fatto che egli non si
propose la quistione nella sua integritd, ma si fermd solo
su di una parte di essa, che non pud offrire nessuna spie-
gazione senza involgere il tutto. Quando si parte da un
pensiero, fondato per quanto non sviluppato, che altri ci
ha lasciato, si pud ben sperare di recarlo con la proseguita
meditazione piti lontano del punto a cui pervenne il sagace
uomo, a cui si fu debitori della prima scintilla di questo
lume.

Ricercai, dunque, dapprima, se ’obbiezione di Hume
poteva generalizzarsi, e subito trovai che il concetto di
connessione tra causa ed effetto non & affatto I'unico, con
cui l'intelletto pensa 4 priori i nessi tra le cose, e che anzi
la metafisica consta tutta quanta di essi. Cercai di assicu-
rarmi del loro numero, ed, essendomi cid riuscito secondo
il mio desiderio, di trarli, cioé, da un unico principio,
pervenni cosi alla deduzione di questi concetti, dei quali
ero oramai sicuro che non sono, come Hume aveva rite-
nuto, derivati dall’esperienza, ma traggono origine dall’in-
telletto puro. Questa deduzione, che parve impossibile al
mio acuto predecessore, che nessuno fuor di lui si era
pur soltanto fatta venire in mente, quantunque ciascuna
si servisse fiduciosamente dei concetti, senza domandare,
su che cosa poi si fondasse la loro oggettiva validita; que-
sta deduzione, dico, era la cosa pit difficile che mai poteva
essere intrapresa per la metafisica; e il peggio ancora si
¢ che quanta metafisica mai gia preesistesse non poteva
prestarmi neppure il menomo aiuto, giacché proprio quella
deduzione deve costituire la possibilita di una metafisica.
Or siccome cid mi era riuscito con la soluzione del pro-
blema di Hume non solo in un caso particolare, ma anche
rispetto a tutta la facoltd della ragion pura; cosi potei
avanzarmi con passi sicuri, per quanto certo lenti, per
riuscire finalmente a determinare completamente e secondo
principi generali tutta D’estensione della ragion pura, cosi
nei suoi limiti come nel suo contenuto; il che appunto
era cid di cui la metafisica avea bisogno per costruire il
suo sistema secondo un piano sicuro.

Ma io temo che non capiti alla soluzione del problema

9




di Hume nella sua estensione pit ampia possibile (cioe
alla critica della ragione pura), quello che al problema
stesso toccd quando per la prima volta fu presentato. La
si giudicherd male, perché non la si comprende; non la
si comprenderd, perché un libro si ha piacere di scotrerlo
non di rifletterlo; e non si vorra far la fatica a cid neces-
saria, perché l'opera & arida, oscura, in contraddizione con
tutti i concetti abituali e, per di pit, ampia. Ora io con-
fesso che non mi aspettavo di sentir, di un filosofo, la-
mentare la mancanza di popolaritd e di divertente agevo-
lezza, quando si tratta della esistenza stessa di una celebrata
conoscenza indispensabile alla umanitd, conoscenza che
non pud esser trovata che seguendo le pilt strette regole
di una metodica esattezza; la popolarita pud invero seguire
a questa col tempo, ma non pud mai costituire l'inizio.
Tuttavia, per quanto riguarda una certa oscurita che pro-
viene in parte dalla vastita del piano, per la quale non
si possono dominare i punti fondamentali della indagine,
il lamento & giusto; vi porrd riparo con i presenti Pro-
legomeni.

Quell’opera, che presenta la facoltd pura della ragione
in tutta la sua estensione ed i suoi limiti, rimane percio
sempre fondamentale; in rapporto ad essa questi Prole-
gomeni sono soltanto una preparazione: giacché quella
Critica deve star li, come scienza, nella sua sistematicita
e nella sua pienezza fino alle minime parti, prima che si
possa pensare a far procedere la metafisica o anche sol-
tanto ad averne una lontana speranza.

Da gran tempo si & abituati a vedere vecchie trite
nozioni, rimesse a nuovo col tratle fuori dalla loro pri-
mitiva unione e con ’adattar loro un vestito sistematico,
tagliato di proprio gusto, ma sotto un nuovo titolo; e la
maggior parte dei lettori gid non si aspettera altro anche
da quella Critica. Questi Prolegomeni perd li indurranno a
vedere che trattasi d’una scienza del tutto nuova, di cui
niuno prima d’ora avea pur formulato il pensiero, di cui
pur la semplice idea era sconosciuta, ed a cui vantaggio
non poteva essere utilizzato nulla di quanto finora era
dato, fuorché I’avviso che potevano darne i dubbi di

10

Hume. Anche questi perd non ebbe presentimento alcuno
di una possibile scienza formale cosiffatta, ma, per metter
al sicuro il suo legno, lo trasse a spiaggia (lo scetticismo),
dove poteva rimanersene e marcire: invece di che a me
importa di dargli un pilota, che, munito di una completa
carta nautica e di bussola, possa con sicurezza guidarlo
dove gli pare, secondo i sicuri principi dell’arte nautica
tratti dalla conoscenza del globo.

Appressarsi ad una nuova scienza che & del tutto iso-
lata ed unica nel suo genere col preconcetto che la si possa
giudicare con le proprie pretese conoscenze acquistate al-
trimenti, quantunque queste sian proprio cid della cui
realta appunto si deve a tutta prima dubitare, non pud
condurre ad altro che a credere di vedere dappertutto
cid che gia era noto altrimenti: giacché le espressioni suo-
nano all’incirca ugualmente; soltanto che il tutto deve
apparire estremamente deforme, contraddittorio, espresso
in uno strano gergo, perché vi si pongono a fondamento
non i pensieri dell’autore, ma sempre soltanto il proprio
modo di pensare, divenuto, per lunga abitudine, natura.
L’ampiezza poi dell’opera, in quanto & dovuta alla scienza
stessa e non alla sua esposizione, la inevitabile ariditd e
la esattezza scolastica, sono qualitd che saran certo di
sommo vantaggio per la cosa stessa, ma devono senza
dubbio riuscir nocive al libro.

Certo non a tutti & dato di scrivere con tanta sotti-
gliezza e pur in modo cosi attraente come David Hume,
ovvero con tanta profondit ed insieme con tanta eleganza
come Mos¢ Mendelssohn '; ma pure avrei io ben potuto

1 [Mosé Mendelssohn (1729-1786) illuminista tedesco e filo-
sofo popolare di molta chiarezza ma di poca originalitd e profon-
ditd. Fu nel 1763 vincitore di un premio posto a concorso dal-
P’Accademia delle Scienze di Berlino su un tema, che riguardava
il grado di prova, che, in confronto con l’evidenza raggiunta
dalle verita geometriche, possono ottenere i principi della teologia
naturale e della morale. A tal concorso prese parte anche Kant
con lo scritto: Ricerche sulla evidenza dei principi della teologia
naturale e della morale, che fu dall’Accademia dichiarato soltanto
vicinissimo per valore al lavoro del Mendelssohn, e degno della
pit zmpia lode. (C.)]

11




(come mi lusingo) dare popolarita alla mia esposizione,
se per me ci fosse stato soltanto da tracciare un piano
ed affidarne ad altri I’esecuzione, e non mi si fosse piantato
nel cuore il bene della scienza che mi tenne cosi a lungo
occupato; del resto ci volle molta costanza e anche non
poca abnegazione per posporre lattrattiva di una celere
accoglienza favorevole, alla speranza di una approvazione
certo tardiva, ma duratura. .

Fare dei piani il pitt delle volte & una sontuosa e vana-
gloriosa occupazione dello spirito, con cui ci si da un’aria
di genio creatore con l'esigere cid che non si pud fare
da sé; col biasimare cid che pure non si pud far meglio;
e col proporre cid che da sé non si sa dove trovare; per
quanto, anche soltanto per un buon piano di una critica
generale della ragione ci sarebbe voluto gid qualcosa di
pit, di quanto forse si creda, quando esso non fosse stato
soltanto, secondo il solito, una declamazione di pii desi-
deri. Ma la ragione pura & una sfera cosi isolata e in
se stessa cosl connessa in tutto e per tutto, che non si
pud toccarne una parte, senza toccare tutte le altre, e nulla
si pud conseguire senza prima aver asseghato a ciascuna
il suo posto e la sua influenza sulle altre: giacché, non
essendovi fuori di essa nulla che possa rettificare in essa
il nostro giudizio, la validita e l'uso di ciascuna parte di-
pende dal rapporto che questa parte ha con le altre nella
stessa ragione; e, come nella costituzione di un corpo or-
ganico, il fine di ciascun membro pud esser tratto soltanto
dal concetto completo del tutto. Percid di una tal critica
si pud dire che non & mai sicura, se non ¢ intera e com-
piuta fino nei minimi elementi della ragion pura, e che
nella sfera di questa facolta si deve determinare e stabi-
lire o tutto o niente.

Ma per quanto sarebbe incomprensibile, mal sicuro
ed inutile un semplice piano che precedesse la critica della
ragion pura, di tanto al contrario & piu utile, quando la
segue. Giacché si & da esso posti in grado di abbracciare
con lo sguardo il tutto, di esaminare partitamente i punti
principali essenziali a questa scienza, e render I’esposizione

12

di parecchio migliore di quanto poté essere nella prima
redazione dell’opera.

Ed ecco qui un tale piano che vien dopo l'opera com-
piuta; esso pud ormai esser tracciato secondo un metodo
andlitico, laddove Popera stessa dovette assolutamente es-
ser composta con metodo sintetico, perché la scienza po-
nesse davanti agli occhi tutte le sue articolazioni, come la
struttura, nel suo nesso naturale, di una facolta conosci-
tiva nella sua peculiare integritd. Chi di nuovo trovi oscuro
anche questo piano, che premetto io come Prolego-
meni ad ogni futura metafisica, pensi che non & punto
necessario che ognuno si occupi di metafisica, che vi son
molti ingegni che fanno ottima riuscita in scienze fonda-
mentali ed anche profonde, ma pilt vicine alla intuizione,
ai quali perd non & dato spuntarla nelle investigazioni
di puri concetti astratti, e che in tal caso si devono rivol-
gere le doti del proprio spirito a qualche altro oggetto; ma
che colui che imprende a giudicar di metafisica ed anzi
a comporne una, deve soddisfare alle esigenze che qui
son poste, sia che egli, quanto a cid, accetti la mia solu-
zione, sia anche che la confuti e ne ponga un’altra al suo
posto — giacché egli non pud non tenerne conto —, €
che finalmente la tanto condannata oscuritd (solito tra-
vestimento della propria pigrizia o ottusitd) ha anche la
sua utilita: perché tutti quelli che riguardo a tutte le
altre scienze osservano un prudente silenzio, in quistioni
di metafisica parlano da maestri e sfacciatamente decidono,
certo perché qui la loro ignoranza non risalta chiaramente
in confronto con l’altrui scienza, ma ben risalta in con-
fronto con i puri principi critici, a lode dei quali si pud
ben dire che:

Ignavum, fucos, pecus a praesepibus arcent.

(Virgilio, Georgica IV, 168).




IMMANUEL KANT

CRITICA DELLA
RAGION PURA

A cura di
PIETRO CHIODI

et
e a —
ETTE T YT

UTET

LIBRERIA



A7

B 11

CRITICA DELLA RAGION PURA

8o
1V. Indorno alla Jistinzione des giudizi n sinletici o anali

In tutti i giudizi, in cui & pensa?o il rapporto fra up -
tto e un predicato (considew.:o- qui soltant,.o gli aﬁermaﬁv‘{
:ché lapplicazione ai negativi _nSI.llt.a pot t . facile) v(luest;
rapporto & possibile in due modi diversi. O il predicaty p
appartiene al soggetto 4 come qualcosa che & contenuto (g
simulatamente) in questo concetto A; oppure B si trova tots].
mente al di fuori del concetto 4, pur essendo in COnnessiéne
con esso. Nel primo caso dico il giudizio analitico, nel secondy
sintetico. | Giudizi analitici (affermativi) sono pertanto quelj
in cui la ‘connessione del predicato col soggetto & pensata per
identita, mentre quelli in cui la connessione & pensata senz
identita, si debbono chiamare sintetici. | I primi potrebben
anche esser detti giudizi esplicativi, gli altri ampliativi;
i primi infatti, mediante il predicato, nulla aggiungono al con-
cetto del soggetto, limitandosi a dividere, per analisi, il concetto
nei suoi concetti parziali, che erano in esso gia pensati (benché*
confusamente); i secondi, invece, aggiungono al concetto del
soggetto un predicato che in quello non era minimamente pen-
sato e che non poteva esserne ricavato mediante alcuna scom-
posizione. Se dico, ad esempio: « Tutti i corpi sono estesi, si
tratta di un giudizio analitico; non ho infatti bisogno di andare
al di 127 dal concetto che collego alla parola # ¢corpo? P
rintracciare l'estensione che ad esso si connette, ma mi® ¢
sufficiente scomporre quel concetto, ossia rendermi conto del
molteplice che io penso sempre in €sso contenuto, per ritrovarvi
questo predicato; si tratta dunque di un giudizio analitico. Al
contrario, se dico: « Tutti i corpi sono pesanti, allora il pred
cato & qualcosa di completamente diverso da cid che io penso
nel semplice concetto di corpo in generale. L’aggiunta d'un
predicato ci di quindi un giudizio sintetico.
.’ I giudizi d’esperienza, come tali, sono tutti sinte
tici. Sarebbe infatti assurdo fondare un giudizio analitico:® b

15. Il «poi» & un’aggiunta di B
16. « Benché» & un'aggiunta di B
17. In A, anziché «al di 1d», si trova «viao.

18. In B, anziché . :
pil chiara la lezione d: cAon a7 parclit cornciaisitgts i

19. «Mi» ¢ un'aggiunta di B,

dung?




INTRODUZIONE 81

J'esperienza, quando, per formulare il giudizio, non ho alcun biso-
gno di uscire dal mio concetto, e non mi occorre pertanto alcuna
testimonianza dell’esperienza. Che un corpo sia esteso, ¢ una
proposizione che sta salda a priori € non un giudizio d’espe-
rienza. | Infatti, prima ancora di accedere all’esperienza, pos- B 12
seggo tutte le condizioni del mio giudizio gid nel concetto, dal
quale non ho che da ricavare il predicato secondo il principio
di contraddizione, e cosl acquistare coscienza della necessita
del giudizio, che mai potrebbe derivarmi dall’esperienza 20, Al
contrario #, benché nel concetto di un corpo in generale io non
includa di gia il predicato della pesantezza, tuttavia quel con-
cetto designa un—gggetto dell’esperienza > mediante una parte
di essa, a cui io posso quindi aggiungere ulteriori parti della
medesima esperienza, che non appartenevano # al concetto.
Posso, in un primo tempo, conoscere il concetto di corpo anali-
ticamente, tramite le note dell’estensione, dell'impenetrabi-
litd, della forma, ecc., che sono tutte pensate dentro questo
concetto. Successivamente estendo perd la mia conoscenza e,
ricorrendo nuovamente all’esperienza da cui avevo tratto questo
concetto di corpo, trovo che alle note suddette va sempre con-
nessa anche quella della pesantezza e l'aggiungo quindi sinte-
ticamente, come predicato, a quel concetto # E dunque
Vesperienza cid su cui si fonda la possibilita della sintesi tra

20, In A, in luogo di questo capoverso fino a «... dall'esperienza», si
rittova quanto segue: « Ora, da cid risulta con chiarezza: 1) Che la nostra
conoscenza non pud essere ampliata con giudizi analitici, mediante i quali
| il concetto che gia possiedo & posto in chiaro e reso intelhglb}le a me stesso; A8
2) Che nei giudizi sintetici, oltre al concetto del soggetto, ho bisogno di qual-
cos'altro (x), su cui l'intelletto possa basarsi per conoscere un predicato quale
Proprio di un concetto, nel quale tuttavia non & con'fenuto. ; . o
.. Nei giudizi empirici o d’esperienza non nasce, 10 pro_pomto, difficolta.

Difatti questa # & l'esperienza completa dell'oggetto che io penso con un
concetto 4, il quale costituisce solo una parte di questa esp.enenza ». meﬂc;
del capoverso nella nuova stesura & ricavato dai Prolegoment, con trascurab
modiﬁche di iorma. '

21. In luogo di « Al contrario» in A si legge cinfatti»
Iegg”: In luogo di «...quel concetto designa un oggetto dell’esp

€ in A: «..esso designa la completa esperienza>. : e
Tros: * Appartenevano sgl'lcraduce il gahﬁhm di B; in A si legge m";f: geh:rf;g;
TOVO preferibile la lezione gehdrten di B a quella gehdrig di A. » ‘primi-
the vengono aggiunte sono quelle che non appartenevano al cox;ct(ecot:n g .
duvgegg: vengono dunque aggiunte in quanto ghi appartenevan

a pensare la lezione gehdrig). i -
24. Da «ce I'aggiungo... » alla ﬁng) del periodo, & un’aggiunta di B.

erienza » st



Ag
B 13

82 CRITICA DELLA RAGION PURA

il predicato della pesantezza € 11 concetto del corpo, Perct
due concetti, benché uno non sia contenuto nell’altrg, 5 '
tengono tuttavia, se pur solo ﬁCCide‘}tahnente. Tuno alygy,
come parti di un tutto, cioé dell’esperienza %, .

| Ma nel caso dei giudizi sintetici a priori questo Pllntdr th
appoggio manca del tutto. Se debbo procedere oltre i | con.
cetto 2 A per conoscerne un altro B, come ad esso legato, i,
cosa consisterd cid su cui mi fondo e mediante cui la Sln'tm
& resa possibile? Qui infatti non ho il vantaggio di poter Ticor.
rere alla guida dell'esperienza. Si prenda la proposizione ¢ Tyt
cid che accade ha una causa ». Nel concetto di ¢ qualcosa che
accade», in veritd io penso un’esistenza, preceduta da y
tempo ecc., dal che & possibile ricavare giudizi analitici. Ma
concetto di causa giace interamente fuori da quel concettoZe
designa qualcosa di diverso da cid che accade e non & quindi®
per nulla contenuto in quest’ultima rappresentazione. Come mai
dungque io giungo ad affermare, di qualcosa che accade in gene-
rale, alcunché di affatto diverso, ed a considerare il concetto
di causa, sebbene non contenuto in quello #, tuttavia come in
esso rientrante, e addirittura necessariamente 3? Che cos'é in
questo caso l'incognita 3 x su cui l'intelletto si appoggia, allor-
ché crede di rintracciare, fuori del concetto 4, un predicato 5,
ad esso estraneo, ritenendolo tuttavia ad esso connesso **? Non
pud trattarsi dell’esperienza, perché il principio in questione ha
aggiunto 3 questa seconda rappresentazione alla prima, non
solo con un'universalita maggiore %, ma anche con la mot
della necessitd, quindi interamente a priori, nonché in base

25. Questo periodo, dopo «l'esperienza...», prosegue in A con g
parole: «...quella #, che giace fuori del concetto 4, e sulla quale si fonda
possibilitd della sintesi del predicato della pesantezza B col concetto 4

26. In A si legge: «fuori del concetto ». )

. 27. Le parole «giace interamente fuori di quel concetto e sono un
giunta di B.

28. Il «quindi» & un’aggiunta di B.

29. In A, anziché «causa» e «quello» si ha «cause» e « quelle »

30. « E addirittura necessariamente », & un’aggiunta di B.

31. «Incognita» & un'aggiunta di B. ]

_ 32. In luogo di critenendolo tuttavia ad esso connesso in A si leg®
«il quale & tuttavia ad esso connesso ».
33. In luogo di «ha aggiunto», in A si legge «aggiunge >

' jenz3
~ 34. In A, a «maggiore » seguivano le parole: «di quella che 1'espe!
¢ in grado di produrre ». iy , .




INTRODUZIONE 83

semplici concetti. Ora, & su tali principi sintetici, cio& estensivi,
che riposa l'intero scopo finale delle nostre | conoscenze specu-
Jative a priori; perché gli analitici, pur essendo estremamente
importanti e necessari, lo sono esclusivamente | per giungere a
quella chiarezza dei concetti che ¢ richiesta per una sintesi
sicura ed ampia, come per un’acquisizione realmente nuova .

V. 36, In tutte le scienze teoretiche della ragione sono inclusi, come
princips, giudizi sintetici a priors.

1. I giudizi matematici sono tutti sintetici. Questa
proposizione, per quanto sia indubitabilmente certa e ricca di
conseguenze, pare sia finora sfuggita alla considerazione di quanti
hanno analizzato 'umana ragione, anzi sembra contrapporsi
del tutto alle loro congetture. Infatti, poiché si riscontro che
i ragionamenti dei matematici procedono tutti secondo il prin-
cipio di contraddizione (come & richiesto dalla natura di ogni
certezza apodittica), si credette che anche i principi fossero
conosciuti in virtd del principio di contraddizione; si trattava
perd d’un errore, perché una proposizione sintetica pud certa-
mente esser conosciuta secondo il principio di contraddizione,
ma solo se si presuppone un’altra proposizione sintetica, da cui
possa esser ricavata; non mai, dunque, in se stessa.

Occorre prima di tutto tener presente che le autentiche
proposizioni matematiche sono sempre giudizi a priori, € non
empirici, in quanto portano con sé quella necessita che non

. 35. In luogo di « acquisizione » in A si legge « costruzione ». In A, a titolo
- IUOVO capoverso, seguono queste parole: « Qui dunque si nasconde un certo
Wistero 8, la cui chiarificazione soltanto pud rendere sicuro e fidato Tavan-
Zamento nel campo sconfinato della conoscenza pura dell'intelletto; si tratta
o dl scoprire, con la debita universalitd, il fondamento della possxblhté.. d1
Bludizi sintetici a priori e di rintracciare le condizioni che ne rendono possibili
oghuna delle diverse specie; e non abbozzare in uno schizzo fugace, ma..ste‘).bx-
¢ compiutamente, e per ogni uso, tutta questa conoscenza (ch_e .cost.1tmsce
o 810 proprio genere) in un sistema, in base alle sue sorgenti originarie, alle
Sue partizion, al suo Ambito e ai suoi limiti. E cid basti, per ora, quanto alla
peculiaritd dei giudizi sintetici ». o
di pam. ¢Se a qualcuno degli antichi fosse passato per la mente anche so o
i un tale problema, questo solo fatto sarebbe bastato a contra e
ente tutti i sistemi della ragion pura fino al nostro tempo, nsp::t-te
con tanti vani tentativi, intrapresi ciecamente senza Sapere propriame
che si avesse a che fare ». 1
che S V e VI sono stati aggiunti in B, desumendoli, con po-
Modifiche, dai Prolegomeni.

A 10

B 14



84

B 15 pud mai esser tra‘tte.; dall’esperienza'. | Se non !0 si vug] co
cedere, ebbene, limito allora la mla'aff.ermﬁz_lone alla myy,
matica pura, nel cui concetto & gl?. implicito che non
tiene conoscenze empiriche, ma esclusivamente una COnosceny,
pura a priori. . ;

In veritd, a prima vista, sl potr'epbe pensare che la p
sizione 7 + 5 = 12 sia una proposizione semplicemente anal.
tica, derivante dal concetto di una somma di sette e cingye
in base al principio di contraddizione. Ma, se si considers i
da vicino la cosa, risulta chiaro che il concetto della somp,
di 7 e 5 altro non racchiude se non l'unione dei due numeg
in uno solo, il che non implica per nulla che si pensi quale
sia quest'unico numero che racchiude gli altri due. I concetty
di dodici non & per nulla pensato per il fatto che io pensi sem.
plicemente quella unione di 7 e 5, ed ho un bell'analizzare j|
mio concetto di una tale somma possibile, ma non vi ritrover
mai il numero dodici. E necessario andare al di 13 di quest
concetti, facendo appello allintuizione che corrisponde a uno
dei due numeri, ad esempio alle proprie cinque dita o a cinque
punti (come fa Segner nella sua aritmetica %), ed aggiungere,
I'una dopo l'altra, al concetto del sette le unitd del numer
cinque quale ¢ dato nell'intuizione. Difatti, io prendo prima
di tutto il numero 7 e, servendomi delle cinque dita della mia

B 16 mano come intuizione del concetto del 5, | procedo ad aggiun-
gere successivamente, in base a quell'immagine, al numero 7
tutte le unita che precedentemente avevo riunite per dar luogo
al numero 5, e vedo cosi costituirsi il numero 12. Che 58
dovesse aggiungere a 7 I’ho certamente pensato nel concetto
di una somma 7 4 5, ma non ho pensato che questa sommé

sia eguale al numero 12. La proposizione aritmetica & dunque
sempre sintetica; il che si fa tanto pid evidente quanto pit
grandi sono i numeri presi in considerazione, risultando allor
chiaro che noi, per quanto giriamo e rigiriamo i nostri concetth
senza l'aiuto dell'intuizione non potremmo mai trovaré b
somma con la semplice analisi di tali concetti.

Altrettanto poco analitico & qualsiasi principio della 8
metria pura, Che la retta sia la linea pitt breve fra due punth

37. SRGNER, Anfangsgrinde der Mathematik, 2% ediz., Halle, 1773

CRITICA DELLA RAGION PURA 1

s
- -

"N T e

e TSSO . U

S




INTRODUZIONE 85

& una proposizione sintetica. Infatti il mio concetto del retto
non contiene nulla in fatto di quantita, ma solo una qualit.
Il concetto del pill breve, percid, & interamente aggiunto, e
non pud esser tratto, mediante una qualsiasi analisi, da quello
della linea retta.. Qui deve venir in soccorso l'intuizione perché
solo essa pud render possibile la sintesi.

Solo poche proposizioni fondamentali presupposte dai geo-
metri sono, in verita, effettivamente analitiche e poggiano sul
principio di contraddizione, ma, come tutte le proposizioni
analitiche, a null’altro servono che all’articolazione del metodo,
senza | poter valere come principi. Tali sono, ad esempio, B 17
a=a, il tutto & eguale a se stesso; oppure (¢ + b > a), ossia
il tutto & maggiore di ogni sua parte. Ma anche queste stesse
proposizioni, benché valgano in base a semplici concetti, sono
accolte in matematica solo perché possono essere esibite nel-
I'intuizione. E semplicemente I’ambiguita dell’espressione a farci
credere, in questo caso, che il predicato di tali giudizi apodit-
tici sia di gia incluso nel nostro concetto e che il giudizio sia
quindi analitico. Infatti, dobbiamo pensare un certo predicato
come aggiunto a un dato concetto, e questa necessita inerisce
gid ai concetti. Ma la questione non concerne che cosa dob-
biamo pensare in aggiunta al concetto dato, bensi che cosa
pensiamo realmente in esso, benché solo oscuramente;
risulta allora chiaro che il predicato inerisce sl necessariamente
a quei concetti, ma non perché pensato nel concetto come
tale, bensi mediante I’intuizione, che deve aggiungersi al concetto.

2. La fisica (Physica) include in sé, in qualita di
principi, giudizi sintetici a priori. Addurrd, quali
esempi, soltanto un paio di proposizioni, come quella che in
tutti i cambiamenti del mondo corporeo la quantita di materia
resta invariata; oppure l'altra, che in ogni comunicazione di
m_OVimento, azione e reazione sono sempre in rapporto di egua-
glianza. Per tutte e due le proposizioni, non solo & chiara la
hecessitd e quindi la loro origine a priori, ma & anche chiara
1a,1°1'° natura di proposizioni sintetiche. | Infatti, nel concetto B 18

materia jo non penso la permanenza, ma la sua semp.hcef
Presenza nello spazio, in quanto lo riempie. Oltrepasso qll{ndl
$€0za dubbio il concetto di materia, per includervi col pensiero
ualcosa a priori che non pensavo in €sso. Dunque la propo-



B 19

86 CRITICA DELLA RAGION PURA

sizione mon & analitica, ma sintetica, e t.uttavia & Pensaty
priori; lo stesso vale per le altre proposizioni della part, Pur:
della fisica. .

‘3. Nella metafisica, anche se la si considera come
scienza fino ad oggi semplicemente tentata, tuttavia indism.
sabile alla natura dell'umana ragione, debbono esser conte.
nute conoscenze sintetiche a priori; in essa non s tra,
dunque semplicemente di scomporre € chiarire analiticaments;
concetti che ci formiamo a priori delle cose. Cid che ci prop,.
niamo & invece di estendere la nostra conoscenza a prior, 4l
qual fine dobbiamo servirci di principi tali che aggiungiam
al concetto dato qualcosa in esso non contenuto; mediant
giudizi sintetici a priori ci spingiamo cosi lontano che Fespe.
rienza non pud tenerci dietro, come capita, ad esempio, nella
proposizione: « Il mondo deve avere un primo cominciamentos,
ecc. Secondo le sue intenzioni, almeno, la metafisica ¢
costituita di autentiche proposizioni sintetiche.

VI. Problema gemerale della ragion pura.

Si ottiene gid non poco quando un gran numero di ricerche
pud essere raccolto sotto forma di un unico problema. In tal
modo, infatti, non solo si agevola il nostro lavoro, dandogl
una esatta delimitazione, ma si reca giovamento anche a chiun- ‘
que altro voglia prenderlo in esame per stabilire se siamo it-
sciti 0 meno nel nostro intento. Il vero e proprio problemé
della ragion pura & pertanto contenuto nella domanda: CoM
SONO POSSIBILI GIUDIZI SINTETICI A PRIORI?

Che la metafisica sia finora rimasta in uno stato cosi oscll
lante di incertezza e di contraddizioni, non ha altra causd ¥
non il fatto che questo problema, e forse addirittura la differ
renza fra giudizi sintetici e analitici, non sono stati i
presi in esame. La vita o la morte della metafisica dipen‘_lono
In realtd dalla soluzione di questo problema o da una =
stra\.zione fondata che la possibilith di cui richiede 12 E“mﬁ
cazione & priva di consistenza. Dayid Hume, che si a8V
Pilt di ogni altro filosofo a questo problema, anche s€ fu
lon.tano dal pensarlo con sufficiente determinatezza € nen.a-
universalita, essendosi fermato semplicemente alla Pro




