’

GOTTFRIED WILHELM LEIBNIZ
PRINCIPI DELLA FILOSOFTA
O MONADOLOGITA \

PRINCIPT RAZIONALLI
DELLA NATURA E DELLA GRAZIA

Testo francese a fronte

Introduzione, traduzione, note e apparati
di Salvatore Cariati

In appendice: versione latina (1721)
con a fronte versione tedesca (1720)
della Monadologia

Prime edizioni a stampa dell’'opera

BOMPIANI
2/ TESTI A FRONTE

—




LES PRINCIPES , I PRINCIPI RAZIONALI
DE LA NATURE ET DE LA GRACE DELLA NATURA E DELLA GRAZIA
FONDES EN RAISON -




46 (45-47) PRINCIPI RAZIONALI DELLA NATURA E DELLA GRAZIA

(7) Jusqu'ici hous n’avons parlé qu’en simples Physiciens; main-
tenant il faut s’élever a la Metaphysique, en nous servant du Grarnd

principe peu employé communement, qui potte, gue rien ne se fait

sans raison suffisante, c’est-a-dire, que rien n’arrive sans qu’il seroit
possible a celui qui connoitroit assés les choses, de rendre une Rai-
son qui suffise pour determiner, pourquoi il en est ainsi, et non pas
autrement. Ce principe posé: la premigre question qu’on a droit de
faire, sera, pourquoi il y a plus t6t guelque chose que rien. Car le rien
est plus simple et plus facile[[,]]* que quelque chose. De plus sup-
posé, que des choses doivent exister, il faut qu’on puisse rendre rai-
son, pourquot elles doivent exister ainsi, et non autrement.

(8) Or, cette Raison suffisante de I'Existence de 'univers, ne se
sauroit trouver dans la suite des choses | contingentes: c’est 4 dire
des corps, et de leurs representations dans les Ames: parce que la
Matiére étant indifférente en elle-méme au mouvement et au repos,
et 2 un mouvement tel ou autre, on® n’y sauroit trouver la Raison du
Mouvement, et encore moins d’un tel mouvement. Et quoique le
present mouvement, qui est dans la Matiere, vienne du precedent, et
celui-ci encore d’un precedent; on n’en est pas plus avancé, quand
on iroit aussi loin qu’on voudroit: car il reste tolijours la méme ques-

tion. Ainsi, il faut que la Rasson Suffisante, qui n’ait plus besoin d’u--

ne autre Raison, soit hors de cette suite des choses contingentes, et
se trouve dans une substances, qui en soit la cause, et qui soit un Etre
necessaire, portant la Raison de son existence avec soi. Autrement®
on n’auroit pas encore une raison suffisante, ot ’on puisse finir. Et
cette derniére raison des choses est appellée Diex.

"]} ab.in P PA;om. E, G 9 sof; autrement E; soy; autrement G
¢ autre,on P*, PA E, G; autre;on PB

1. DIO E L’ARMONIA FRA NATURA E GRAZIA. §§ 7-8 [45-471 47

IL Dio e I’Armonia prestabilita fra la Natura e la Grazia

§ 7. La domanda metafisica fondamentale e il principio di ragion
sufficiente

Fin qui abbiamo parlato come semplici fisics,

Adesso & necessario elevarsi alla metafisica, e percio ci serviremo
del grande principio, in genere poco impiegato: Niente accade senza
ragion sufficiente — vale a dire: Niente avviene senza la possibilita,
per chi conosce abbastanza le cose, di rendere una ragione che sia
sufficiente a spiegare perché avviene cosi e non altrimenti.

Una volta stabilito questo principio, la prima domanda che si ha
il diritto di porre sara: Perché esiste qualcosa piuttosto che nulla? 1l
Nulla, infatti, & pit semplice e pit facile del Qualcosa®.

In secondo luogo, ammesso che debbano esistere delle cose, bi-
sogna allora che sia possibile rendere ragione del perché esse devono
esistere cosi e non altrimenti. ‘

§ 8. Dio come Essere necessario e ragion sufficiente ultima dell’u-
niverso

Ora, questa ragion sufficiente dell’esistenza -dell’universo non &
possibile trovarla nella serie delle cose | contingenti, ciog dei corpi e
delle loro rappresentazioni nelle anime.

In se stessa, infatti, la materia & indifferente al movimento e alla
quiete, come pure a questo o a quel movimento particolare, ed &
percid impossibile trovare in essa la ragione del movimento e, ancor
meno, di un movimento specifico. E sebbene nella materia il movi-
mento attuale derivi.da un movimento precedente, e GrIESto A STE Vol
ta da un altro precedente, tuttavia, per quanto lontano si vada [nella
regfessione]. non si fa nessun passo avanti nella questione, la quale
cosi resta ancora senza risposta. L ,

Pertanto, la ragion sufficiente che non ha pit bisogno di un’altra
ragione deve essere al di fuori di questa serie di cose contingenti e
trovarsi in una Sostanza che ne sia la causa: e tale Sostanza occorre
che sia un Essere necessario. recante in sé la ragione della sua Esi-
stenza. Diversamente, non si avrebbe mai una ragion sufficiente pres-
50 cui arrestare la regressione.

Questa ragione ultima delle cose & cid che chiamiamo Dio.




48 [47-51 PRINCIPI RAZIONALI DELLA NATURA E DELLA GRAZIA

(9) Cette substance simple primitive doit renfermer eminemment
les perfections contenues dans les substances derivatives, qui en sont
les effects; ainsi elle aura la puissance, la connoissance et la volonté
parfaites, c’est a dire elle aura une toute puissance, une omniscience
et une bonté souveraines. Et comme | la Justice, prise fort generale-
ment, n’est autre chose que la bonté conforme 2 la sagesse, il faut
bien qu’il y ait aussi une justice souveraine en Dieu. La Raison; qui a
fait exister les choses par lui, les fait encore dependre de lui en exis-
tant et en operant; et elles regoivent continuellement de lui ce qui
les fait avoir quelque perfection; mais ce qui leur reste d’imperfec-
tion vient de la limitation essentielle et originale de la creature.

(10) 1l suit de la Perfection Supreme de Dieu, qu’en produisant
I’'Univers il a choisi le meilleur Plan possible[,]¢ ot il y ait la plus
grande varieté avec le plus grand ordre; le terrain, le lieu, le temps,
le mieux menagés; le plus d’effect prodult par les voyes les plus sim-
ple; le plus de puissance, le plus de connoissance, le plus de bonheur
et de bonté dans les creatures que I'univers en pouvoit admettre.
Car tous les Possibles pretendans a I'existence dans I’entendement
de Dieu a proportion de leurs perfections, le resultat de toutes ces
pretensions doit étre le Monde Actuel le plus parfait qui soit possi-
ble. Et sans cela il ne seroit point possible de rendre raison, pout-
quoi les choses sont allées plitdt ainsi qu’autrement. |

(11) La Sagesse Supreme de Dieu I'a fait choisir surtout les Loix
du Mouvement les mieux ajustées et les plus convenables aux rai-
sons abstraites, ou Metaphysiques. Il s’y conserve la méme quantité
de la force totale et absoluel,}f ou de P'action; la méme quantité de
la force respective[,]% ou de la reaction; la méme quantité enfin de la
force-directive: De plus,; Taction st totjouts égale a 1a reaction[,]

et? Peffect entier est tolijours equivalent 2 sa cause pleine. Et il est
surprenant que, par la seule consideration des causes efficientes ou
de la matiére, on ne sauroit rendre raison de ces loix du mouvement
decouvertes de notre temps, et dont une partie a été decouverte par
moi-méme. Car j’ai trouvé qu’i! y faut recourir aux Causes Finales, et

¢1,) ad inP~ PA;add. E, G
h[] add E,G; reaction. Et P™ PA

¢ [} ad in P PA;add E, G
f1] add E.G

1. DIO E L'ARMONIA FRA NATURA E GRAZIA. §§ 9-11 [47-51]1 49

§ 9. Dio come Essere assolutamente perfetto

Questa Sostanza semplice originaria deve racchiudere eminente-
mente le perfezioni contenute nelle sostante derivate, che ne sono
gli effetti: cosi essa avra Potenza, Conoscenza e Volonta perfette,
cioé avra Onnipotenza, Onniscienza e Bonta sovrane.

E poiché | la giustizia, intesa in senso assai generale, & la bonta
conforme alla saggezza, occorre che in Dio vi sia anche una Giusti-
zia sovrana.

La ragione [sufficiente] che ha fatto esistere le cose da Lui, inol-
tre, le fa ancora dipendere da Lui sia nell’esistere sia nell’ operare: in
effetti, &€ da Dio che le cose ricevono in modo continuo c¢id che con-
sente loro di avere qualche perfezione, mentre le imperfezioni deri-
vano dalla limitazione essenziale e originaria della creatura.

§ 10. La creazione del migliore dei mondi possibili-

Ora, dalla Perfezione suprema di Dio segue che, nel creare I'uni-
verso, Egli ha scelto il miglior piano possibile, in cui ¢’¢ la massima
varieta col massimo ordine, il terreno il luogo e il tempo piti adegua-
ti, la massima quantita di effetti prodotta nei modi pit semplici; le
creature, inoltre, sono state dotate del massimo di potenza, di cono-
scenza, di felicita e di bonta possibili nell’universo.

“Infatti, polche tutti i Possibili pretendono I'Esistenza nell’Intel-
Jetto divino in proporzione al loro grado di perfezione, il risultato di
tutte queste pretese non pud non essere il mondo attuale come il piti
perfetto possibile. Senza cid, non si potrebbe affatto rendere ragio-
ne del perché le cose sono andate cosi piuttosto che altrimenti. |

§ 11, Il concorso delle cause efficienti e delle cause finali nei movi-
menti dell’universo —

La Saggezza suprema di Dio ha fatto si che Egli scegliesse so-
prattutto le Zeggi del movimento pit adatte e pili convenienti alle ra-
gioni astratte, cioé metafisiche.

Secondo queste leggi si conserva sempre:

a) la stessa quantita di forza totale e assoluta, cioé di azione;

B) la stessa quantita di forza corrispondente, cioé di reazione;

v) la stessa quantita di forza direttiva.

Inoltre, I’azione & sempre uguale alla reazione, e I'effetto intero &
sempre equivalente alla sua causa piena.

Ed é sorprendente che la sola considerazione delle cause eﬂzczen-
ti, cioe delle cause della materia, non sia in grado di rendere ragione
di queste leggi del movimento scoperte ai giorni nostri, una parte
delle quali & stata scoperta da me. Mi sono reso conto, infatti, che &




