La diversita culturale & per la specie umana una ricchezza ine-
stimabile: ma si tratta di una ricchezza generatrice di conflitti
Spessc  tragici. Nazionalismi e fondamentalismi sono risposte
difensive a questa sfida: come & stata affrontata in passato? La
collana intende presentare opere di ricerca e di riflessione sul
tema della convivenza, degli intrecci, dei conflitti tra culture.

Pier Cesare Bori (1937) insegna Filosofia morale e Storia delle
dottrine teologiche all'Universita di Bologna. Ha pubblicato /7 vi-
tello d'oro (Bollati Boringhieri 1983), Gandhi-Tolstoj (con G. Sofri,
il Mulino 1985), L'interpretazione infinita (il Mulino 1987), Lestasi
del profeta (il Mulino 1989), L'altro Tolstoj (il Mulino 1995).

Saverio Marchignoli (1964) ha pubblicato numerosi lavori sulla
storia dell’orientalismo, sulla filosofia indiana e sulla storia della
ricezione dei testi classici.

Pier Cesare Bori
Pluralita delle vie

Alle origini del Discorso sulla dignita umana
di Pico della Mirandola

Testo latino, versione italiana, apparato testuale
a cura di Saverio Marchignoli

Fltrinelli

i

ST

55

2 S

=

e

W




/1321/ Oratio

Ioannis Pici Miran. Concordiae Comitis.

§ 1. Legi, Patres Colendissimi, in Arabum monumentis, inter-
rogatum Abdalam’ sarracenum,? quid in hac quasi mundana sce-
na’ admirandum maxime spectaretur, nihil spectari homine ad-
mirabilius respondisse.* Cui sententiae illud Mercurii adstipula-
tur: “Magnum, o Asclepi, miraculum est homo”.

§ 2. Horum dictorum rationem cogitanti mihi non satis illa fa-
ciebant, quae multa de humanae naturae praestantia afferuntur a
multis: esse hominem creaturarum internuntium, superis fami-
liarem, regem inferiorum; sensuum perspicacia, rationis indagine,
intelligentiae lumine, naturae interpretem; stabilis evi et fluxi tem-
poris interstitium, et (quod Persae® dicunt) mundi copulam, im-
mo hymeneum, ab angelis, teste Davide, paulo deminutum.

§ 3. Magna haec quidem, sed non principalia, idest quae sum-
mae admirationis privilegium sibi iureS vendicent. Cur enim non
ipsos angelos et beatissimos caeli choros magis admiremur? Tan-
dem intellexisse mihi sum visus, cur felicissimum proindeque di-
gnum omni admiratione animal sit homo, et quae sit demum illa
conditio quam in universi serie sortitus sit, non brutis modo, sed
astris, sed ultramundanis mentibus invidiosam. Res supra fidem
et mira. Quidni? Nam et propterea magnum miraculum et admi-

! P aggiunge qui prophetam.

% P aggiunge qui cum ewm rogarent eius discipuli.

* scena: in P, prima di scaena, si legge, cancellato, machina.

* nihil [...] respondisse: P ha qui alcune lettere arabe, verosimilmente trac-
ciate da mano inesperta e percio di difficile lettura (si potrebbe pensare alla se-
quenza -l-r-"-g-w-?2-1, ossia forse al-ragul scritto da chi faccia un uso ingenuo del-
l'alfabeto arabo); segue, dopo uno spazio vuoto, la spiegazione id est hominem
respondisse. '

3 Persae: P ha magi.

8 sibi iure: P ha iure sibi.

100

e e L )

Discorso

di Giovanni Pico della Mirandola conte di Concordia

§ 1. Ho letto, molto venerabili Padri, nelle fonti degli Arabi,
che Abdalla Saraceno, interrogato su che cosa, in questa sorta di
scena del mondo, scorgesse di sommamente mirabile, rispose
che non scorgeva nulla di pitt mirabile dell'uomo. Con questo
detto concorda quello famoso di Mercurio: “Grande miracolo, o
Asclepio, & I'uomo”.

§ 2. A me che pensavo al senso di queste affermazioni non
erano sufficienti le molte cose che da molti sono addotte circa
l'eccellenza della natura umana: che 'uomo & principio di co-
municazione tra le creature, familiare alle superiori, sovrano
sulle inferiori; per la perspicacia dei sensi, per l'indagine razio-
nale e per il lume dell'intelligenza & interprete della natura, in-
terstizio tra la fissita dell’eterno e il flusso del tempo e (come di-
cono i persiani) copula, anzi imeneo del mondo, rispetto agli
angeli (ne da testimonianza Davide) solo un poco inferiore.

§ 3. Cose grandi queste, ma non le principali, non tali cioé da
consentirgli di rivendicare a buon diritto il privilegio della som-
ma ammirazione. Perché infatti non ammirare di piu gli stessi
angeli e i beatissimi cori del cielo? Alla fine mi & sembrato di
aver capito perché I'uomo sia tra gli esseri viventi il pitt felice e
quindi il piti degno di ammirazione, e quale sia alfine, nella con-
catenazione del tutto, la condizione che egli ha avuto in sorte,
che non solo i bruti, ma anche gli astri, ma anche le intelligenze
ultraterrene gli invidiano. Cosa incredibile e mirabile! E come
altrimenti? Giacché a causa di quella propriamente 'uomo &

101



randum profecto animal iure homo et dicitur et existimatur. Sed
quae nam ea sit audite, patres, et benignis auribus’ pro vestra hu-
manitate hanc mihi operam condonate.

§ 4. lam summus® Pater architectus deus hanc quam vide-
mus® mundanam domum, divinitatis templum augustissimum,
archanae legibus sapientiae fabrefecerat. Supercelestem regionem
mentibus decorarat, ethereos globos aeternis animis vegetarat; ex-
crementarias ac feculentas inferioris mundi partes’? omnigena
animalium turba complerat. Sed, opere consumato, desiderabat
artifex esse aliquem qui tanti operis rationem perpenderet, pulch-
ritudinem amaret, magnitudinem admiraretur. Idcirco iam rebus
omnibus (ut Moses Timeusque testantur) absolutis, de producen-
do homine postremo cogitavit. Verum nec erat in archetipis unde
novam sobolem effingeret,’! nec in thesauris quod novo filio here-
ditarium largiretur,’? nec in subselliis’3 totius orbis, ubi universi
contemplator iste sederet. lam plena omnia; ommia summis, me-
diis infimisque ordinibus fuerant distributa. Sed non erat pater-
nae potestatis in extrema faetura quasi effetam’* defecisse; non
erat sapientiae, consilii inopia in re necessaria fluctuasse; non
erat benefici amoris, ut qui in aliis esset divinam!S liberalitatem
laudaturus in se illam damnare cogeretur.

§ 5. Statuit tandem optimus opifex, ut cui dari nihil proprium
poterat’s commune esset quicquid privatum singulis fuerat. Igitur
hominem accepit indiscretae opus imaginis atque in mundi posi-
tum meditullio sic est alloquutus: “Nec certam sedem, nec pro-
priam faciem, nec munus ullum peculiare tibi dedimus, o Adam,
ut quam sedem, quam faciem, quae mumnera tute optaveris, ea, pro
voto, pro tua sententia, habeas et possideas. Definita caeteris na-
tura intra praescriptas a nobis leges cohercetur. Tu, nullis angu-
stiis cohercitus, pro tuo arbitrio, in cuius manu te posui, tibi il-
lam prefinies. Medium te!” mundi posui, ut circumspiceres inde
comodius quicquid est in mundo. Nec te celestem neque terre-
num, neque mortalem neque immortalem fecimus, ut tui ipsius

7P omette benignis auribus.

8 (R ha sumus).

9 videmus: P ha videtis.

" inferioris mundi partes: P ha has mundi inferioris partes.

" effingeret: P ha effigiet.

"2 largiretur: P ha largiatur.

13(R ha subsellis).

' Chr. Bausi, Nec rhetor neque philosophus, cit., p. 108.

15 esset divinam: P ha divinam esset.

!¢ P aggiunge qui ei (da accogliere secondo Bausi, Nec rhetor neque philo-
sophus, cit., p. 104).

17 te: P ha tete.

detto e stimato un grande miracolo e un meraviglioso essere
animato. Ma quale essa sia udite, Padri, e con orecchio benigno,
conforme alla vostra umanita, siate indulgenti verso questa mia
opera.

§ 4. Gia il sommo Padre, Dio architetto, aveva foggiato que-
sta dimora del mondo, che noi vediamo, il tempio augustissimo
della divinita, secondo le leggi della sapienza arcana. Aveva or-
nato con le intelligenze la regione iperurania; aveva animato i
globi eterei di anime eterne; aveva riempito le parti escrementi-
zie e sozze del mondo inferiore con una turba di animali di ogni
specie. Ma, compiuta l'opera, I'artefice desiderava che vi fosse
qualcuno che sapesse apprezzare il significato di tanto lavoro,
che sapesse amarne la bellezza, ammirarne la grandezza. Per-
cio, terminata ogni cosa, come attestano Mosé e Timeo, penso
alla fine di produrre I'uomo. Ma tra gli archetipi non ce n'era al-
cuno per dar forma alla nuova progenie, non c’era nei tesori
qualcosa da elargire in eredita al figlio, non c'era tra i seggi di
tutto il mondo dove potesse sedere il contemplatore dell'univer-
so. Tutto era ormai pieno; tutto era stato distribuito tra eli ordi-
ni, sommi, medi, infimi. Sarebbe stato tuttavia indegno della
potesta paterna venir meno in quest'ultimo parto, quasi fosse
incapace di generare; indegno della sapienza, ondeggiare per
mancanza di consiglio in un’opera necessaria; indegno dell’a-
more benefico che colui che avrebbe lodato negli altri la divina
liberalita fosse indotto a condannarla in se stesso.

§ 5. Stabili infine I'ottimo artefice che a colui cui non si pote-
va dare nulla di proprio fosse comune quanto apparteneva ai
singoli esseri. Prese percid 'uomo, opera dall'immagine non de-
finita, e postolo nel mezzo del mondo cosi gli parlo: “Non ti ab-
biamo dato, o Adamo, una dimora certa, né un sembiante pro-
prio, né una prerogativa peculiare, affinché tu avessi e possedes-
si, come desideri e come senti, la dimora, il sembiante, le prero-
gative che tu da te stesso avrai scelto. La natura degli altri esse-
ri, una volta definita, & costretta entro le leggi da noi dettate. Nel
tuo caso sarai tu, non costretto da alcuna limitazione, secondo il
tuo arbitrio, nelle cui mani ti ho posto, a decidere su di essa. Ti
ho posto in mezzo al mondo, perché di qui potessi piti facilmen-
te, guardandoti attorno, osservare quanto & nel mondo. Non ti
abbiamo fatto né celeste né terreno, né mortale né immortale,

103




quasi arbitrarius honorariusque’® plastes et fictor, in quam /132v/
malueris tute formam’® effingas. Poteris in inferiora quae sunt
bruta® degenerare; poteris in superiora quae sunt divina ex tui
animi sententia regenerari”.

§ 6. O summam Dei patris liberalitatem, summam et admiran-
dam?*’ hominis foelicitatem! Cui datum id habere quod optat, id
esse quod velit. Bruta simul atque?? nascuntur id secum afferunt
(ut ait Lucilius) e bulga® marris quod possessura sunt. Supremi
spiritus aut ab initio aut paulo mox id fuerunt, quod sunt futuri
in?* perpetuas aeternitates. Nascenti homini ommnifaria semina et
omnigenae vitae germina indidit Pater. Quae quisque excoluerit il-
la adolescent, et fructus suos ferent in illo. Si vegetalia planta fiet,
si sensualia obrutescet, si rationalia caeleste evadet2s animal, si
intellectualia angelus erit et Dei filius. Et si nulla creaturarum sor-
le contentus in unitatis centrum suae se receperit, unus cum Deo
spiritus factus, in solitaria Patris caligine qui est Super omnia
constitutus omnibus antestabit.

§ 7. Quis hunc nostrum chamaeleonta non admiretur? Aut
omnino quis aliud quicquam?S admiretur magis? Quem non in-
merito Asclepius Atheniensis versipellis huius et se ipsam tran-
sformantis naturae argumento per Protheum in mysteriis signifi-
cari dixit. Hinc illae?” apud Hebreos et Pythagoricos metamorpho-
ses?8 celebratae.

§ 8. Nain et Hebreorum theologia secretior nunc Enoch sanc-
tum in angelum divinitatis, quem vocant [ J?° nunc in alia alios
numina reformant. Et Pythagorici scelestos homines3° in bruta
deformant et, si Empedocli creditur, etiam in plantas. Quos imita-

'8 P omette honorariusquie.

' formam: P ha notam.

2 quae sunt bruta: P ha quae bruta sunt.

21 P omette et admirandan.

2 simul aique: P ha protinus quae.

23 bulga: P ha vulva.

(R ha im).

5 caeleste evadet: P ha daemon evadet et coeleste.

% aliud quicquam: P ha quicquam aliud.

27 (R ha ille).

28 (R ha methamorphoses).

**R ha qui uno spazio vuoto, evidentemente dovuto alla mancanza di carat-
teri tipografici adeguati. Ci soccorre tuttavia P, che ha alcune lettere ebraiche
identificabili con la sequenza mrwn: cioe Metatron, I'angelo in cui Enoch viene
trasformato secondo una tradizione recepita da alcuni testi cabbalistici. La le-
zione di P & senz'altro preferibile all'usuale integrazione. Cfr. sopra, Avvertenza
del curatore.

9P aggiunge qui un ef (da accogliere secondo Bausi, Nec rhetor neque philo-
sophus, cit., p. 105).

104

perché come libero, straordinario plasmatore e scultore di te
stesso, tu ti possa foggiare da te stesso nella forma che avrai pre-
ferito. Potrai degenerare negli esseri inferiori, che sono i bruti;
potrai rigenerarti, secondo la tua decisione, negli esseri superio-
ri, che sono divini”.

§ 6. O somma liberalita di Dio Padre, somma e mirabile feli-
cita dell'uvomo! Al quale & dato avere cid che desidera, essere cio
che vuole. I bruti nascendo recano seco (come dice Lucilio) dal-
I'utero della madre tutto cio che possederanno. Gli spiriti super-
ni o sin dall'inizio o poco dopo diventarono quello che saranno
nelle perpetue eternita. Nell'uomo nascente il Padre infuse semi
di ogni tipo e germi d’'ogni specie di vita. Quelli che ciascuno
coltivera, in lui cresceranno e daranno i loro frutti. Se saranno
vegetali, diventera pianta; se sensuali, abbrutira. Se razionali,
riuscira animale celeste. Se intellettuali, sara angelo e figlio di
Dio. E se, non contento della sorte di nessuna creatura, si racco-
gliera nel centro della sua unita, fattosi uno spirito solo con Dio,
nella solitaria caligine del Padre, colui che & collocato sopra tui-
te le cose su tutte primeggera.

§ 7. Chi non ammirera questo nostro camaleonte? C piuttosto
chi ammirera maggiormente qualsivoglia altro essere? Non a tor-
to, Asclepio Ateniese disse di Iui che, per la sua natura cangiante
e metamorfica, nei misteri era simboleggiato da Proteo. Di qui
quelle metamorfosi celebrate presso gli Ebrei e i Pitagorici.

§ 8. Infatti anche la pin segreta teologia degli Ebrei ora tra-
sforma Enoch santo nell'angelo della divinita, che chiamano
[Metatron], ora altri in altri Spiriti numinosi. E i Pitagorici
deformano gli uomini scellerati in bruti €, se si crede a Empedo-
cle, anche in piante. Imitando costoro Maometto ripeteva spes-

105




tus Maumeth illud frequens habebat in ore, qui a divina lege re-
cesserit brutum evadere, et merito quidem.3! Neque enim plantam
cortex, sed stupida et nihil sentiens natura, neque3? iumenta co-
rium, sed bruta anima et sensualis; nec caelum33 orbiculatum
corpus, sed recta ratio; nec sequestratio corporis, sed spiritalis3*
intelligentia angelum facit. Si quem enim videris deditum ventri,
humi serpentem hominem, frutex est, non homo, quem vides; si
quem in fantasiae quasi Calipsus vanis praestigiis cecucientem et
subscalpenti delinitum illecebra sensibus mancipatum, brutum
est, non homo, quem vides. Si recta philosophum ratione omnia
discernentem, hunc venereris; caeleste est animal, non terrenum.
St purum contemplatorem corporis nescium, in penetralia mentis
relegatum, hic non terrenum, non caeleste animal-3° hic augustius
est numen humana carne circumvestitum.

$§ 9. Ecquis hominem non admiretur? Qui non immerito in
sacris liiteris Mosaicis et Christianis, nunc omnis camis, nunc
omnis creaturae appellatione designatur, quando se ipsum ipse in
omnis carnis faciem, in omnis creaturae ingenium effingit, fabri-
cat et transformat. Idcirco scribit Evantes Persa, ubi Chaldaicam
theologiam enarrat, non esse homini suam ullam et nativam
imaginem, extrarias multas et adventitias. Hinc illud Chaldeo-
rum [ 3% idest homo variae ac multiformis et desultoriae natu-
rae animal.

§ 10. Sed quorsum haec? Ut intelligamus, postquam hac nati
sumus conditione, ut id simus quod esse volumus, curare hoc po-
tissimum debere nos, ut illud quidem in nos non dicatur,3” cum
in honore essemus non cognovisse similes factos brutis et iumen-
tis insipientibus. Sed illud potius Asaph prophetae: “Dii estis et fi-
lii Excelsi omnes”, ne, abutentes indulgentissima Patris liberalita-
te, quam dedit ille liberam optionem, e salutari noxiam faciamus

3P omette et merito quidem.

32 neque: P ha nec.

33 caelum: P ha demonem.

34 spiritalis: P ha spiritualis.

35 P omette hic non terrenum, non caeleste animal.

*¢ R ha qui uno spazio vuoto, evidentemente dovuto alla mancanza di carat-
teri tipografici adeguati. In P, Wirszubski (Pico della Mirandola 5, cit., p. 242)
ipotizza una frase scritta in caratteri etiopici, ma in una lingua mista aramaico-
ebraica, e la legge cosi: b-r-11-§ h h-y m(i)-t-b-m(i)-s-t(a)-n(e)w-n-d-d-(o) w-m-h-I-
2-t g-r-m(a)h k w-k, che in una traduzione parola per parola significherebbe:
“homo est animal naturae variae et vagae et mutantis se huc et illud”. Cfr. sopra,
Avvertenza del curatore.

37 Sed quorsum [...] dicatur: P ha Hac igitur conditione nati, hac praediti na-
tura, ut id simus quod esse volumus, quid curare potissimum debemus? Certe, ut
non illud quidem in nos dicatur.

106

e g

S

S e Y

e

= T o e

SO € a ragione che chi si & allontanato dalla legge divina riesce
un bruto. Infatti non & la corteccia che fa la pianta, ma la natu-
ra stordita e non senziente; non il cuoio che fa la bestia da soma,
ma I'anima bruta e sensuale; non il corpo circolare che fa il cie-
lo, ma la retta ragione; non la separazione dal corpo che fa I'an-
gelo, ma l'intelligenza spirituale. Se vedrai qualcuno dedito al
ventre strisciare per terra, non & uomo quello che vedi, ma pian-
ta; se vedrai qualcuno come da Calipso accecato con vani mi-
raggi della fantasia e, succube di seducente incantesimo, fatto
servo dei sensi, & bruto quello che vedi, non uomo. Se vedrai un
filosofo discernente ogni cosa con retta ragione, veneralo: & ani-
male celeste, non terreno. Se vedrai un puro contemplante,
ignaro del corpo, relegato nei penetrali della mente, questi non &
animale terreno, non celeste: questi ¢ uno spirito pitt augusto,
rivestito di carne umana.

§ 9. Chi dunque non ammirera I'uomo? Il quale non immeri-
tatamente nelle sacre scritture mosaiche e cristiane viene desi-
gnato ora con il nome di ogni carne, ora con quello di ogni crea-
tura, dal momento che egli stesso foggia, plasma e trasforma il
proprio aspetto in quello di ogni carne, il proprio ingegno in
quello di ogni creatura. Per questo motivo il persiano Evante,
ove spiega la teologia caldaica, scrive che non & dell'uvomo alcu-
na sua immagine innata, ma molte esteriori e avventizie. Di qui
quel detto dei Caldei [ ], ossia “I'uvomo & animale di natura va-
ria multiforme e incostante”.

§ 10. Ma a che fine tutto questo? Affinché comprendiamo,
dal momento che siamo nati nella condizione di essere cio che
vogliamo, di doverci curare di questo principalmente, che non si
dica di noi che, essendo in onore, non ci siamo accorti di esser-
ci fatti simili a bruti e a stolte bestie. Ma piuttosto rammentia-
mo quel detto del profeta Asaph: “Siete daj e figli dell’eccelso”
affinché, abusando della indulgentissima liberalita del Padre,
non ci rendiamo da salutare nociva la libera scelta che egli ci

’

107




